
    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  

 

15 

BAB II 

SPIRITUALIATAS DAN MACAM-MACAMNYA 

A. Pengertian Spiritualitas

Spiritual berasal dari kata spirit yang berarti “semangat, jiwa, roh, 

sukma, mental, batin, rohani dan keagamaan”.1 Sedangkan Anshari dalam kamus 

psikologi mengatakan bahwa spiritual adalah asumsi mengenai nilai-nilai 

transcendental2. Dengan begini maka, dapat di paparkan bahwa makna dari 

spiritualitas ialah merupakan sebagai pengalaman manusia secara umum dari 

suatu pengertian akan makna, tujuan dan moralitas. 

Spiritualitas atau jiwa sebagaimana yang telah digambarkan oleh tokoh-

tokoh sufi adalah suatu alam yang tak terukur besarnya, ia adalah keseluruhan 

alam semesta, karena ia adalah salinan dari-Nya segala hal yang ada di dalam 

alam semesta terjumpai di dalam jiwa, hal yang sama segala apa yang terdapat di 

dalam jiwa ada di alam semesta, oleh sebab inilah, maka ia yang telah menguasai 

alam semesta, sebagaimana juga ia yang telah diperintah oleh jiwanya pasti 

diperintah oleh seluruh alam semesta. 

‘Jiwa’ adalah ‘ruh’ setelah bersatu dengan jasad penyatuan ruh dengan jasad 

melahirkan pengaruh yang ditimbulkan oleh jasad terhadap ruh. Sebab dari 

pengaruh-pengaruh ini muncullah kebutuhan-kebutuhan jasad yang dibangun oleh 

ruh. Oleh karena itu, bisa dikatakan bahwa jiwa merupakan subjek dari kegiatan 

“spiritual”. Penyatuan dari jiwa dan ruh itulah untuk mencapai kebutuhan akan 

1 Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar 
Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), hlm. 857. 
2 M. Hafi Anshori, Kamus Psikologi, (Surabaya: Usaha Kanisius, 1995), hlm. 653. 

15 



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

16 
 

Tuhan. Dalam rangka untuk mencerminkan sifat-sifat Tuhan dibutuhkan 

standarisasi pengosongan jiwa, sehingga eksistensi jiwa dapat memberikan 

keseimbangan dalam menyatu dengan ruh3.  

Ruh merupakan jagat spiritualitas yang memiliki dimensi yang terkesan 

Maha Luas, tak tersentuh (untouchable), jauh di luar sana (beyond). Disanalah ia 

menjadi wadah atau bungkus bagi sesuatu yang bersifat rahasia. Dalam bahasa 

sufisme ia adalah sesuatu yang bersifat esoterisme (bathiniah) atau spiritual. 

Dalam esoterisme mengalir spiritualitas agama-agama. Dengan melihat sisi 

esoterisme ajaran agama atau ajaran agama kerohanian, maka manusia akan 

dibawa kepada apa yang merupakan hakikat dari panggilan manusia. Dari sanalah 

jalan hidup orang-orang beriman pada umumnya ditujukan untuk mendapatkan 

kebahagiaan setelah kematian, suatu keadaan yang dapat dicapai melalui cara 

tidak langsung dan keikutsertaan simbolis dalam kebenaran Tuhan, dengan 

melaksanakan perbuatan-perbuatan yang telah ditentukan. 

Dalam dunia kesufian ‘jiwa’ atau ‘ruh’ atau ‘hati’ juga merupakan pusat 

vital organisme kehidupan dan juga, dalam kenyataan yang lebih halus, 

merupakan “tempat duduk” dari suatu hakikat yang mengatasi setiap bentuk 

pribadi. Para sufi mengekspresikan diri mereka dalam suatu bahasa yang sangat 

dekat kepada apa yang ada dalam al-Qur'an dan ekspresi ringkas terpadu mereka 

yang telah mencakup seluruh esensi ajaran. Kebenaran-kebenaran ajarannya 

mudah mengarah pada perkembangan tanpa batas dan karena peradaban Islam 

telah menyerap warisan budaya pra Islam tertentu, para guru sufi dapat 

3 Sa’id Hawa, Jalan Ruhaniah, terj : Drs. Khairul Rafie’ M. dan Ibnu Tha Ali, (Mizan, 
Bandung, 1995), hlm. 63 

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

17 
 

mengajarkan warisannya dalam bentuk lisan atau tulisan. Mereka menggunakan 

gagasan-gagasan pinjaman yang telah ada dari warisan-warisan masa lalu cukup 

memadai guna menyatakan kebenaran-kebenaran yang harus dapat diterima 

jangkauan akal manusia waktu itu dan yang telah tersirat dalam simbolisme sufi 

yang ketat dalam suatu bentuk praktek yang singkat. 

Dari warisan-warisan yang telah ada yaitu kebenaran-kebenaran hakiki dari 

para kaum sufi, maka terciptalah prilaku-prilaku yang memiliki tujuan objektif 

(Tuhan) tidak lain seperti halnya esoterisme dalam agama-agama tertentu, langkah 

awal untuk menjadikan umatnya mencari tujuan yang objektif, mereka memiliki 

metode-metode khusus untuk menggali tingkat spiritualitasnya. Oleh karena itu, 

penelitian mengenai pengalaman keagamaan merupakan kegiatan yang tidak 

pernah surut dari sejarah. Hal ini disebabkan karena pengalaman keagamaan, 

tidak akan pernah hilang, dan tidak pernah selesai untuk diteliti. Dari pengalaman-

pengalaman keagamaan (religiusitas) itulah akan memberikan dampak positif bagi 

individu yang menjalaninya. 

 Sebagaimana telah tampak bahwa kegersangan spiritual semakin meluas hal 

itu terdapat pada masyarakat modern, maka pengalaman keagamaan semakin 

didambakan orang untuk mendapatkan manisnya spiritualitas the taste of 

spirituality. The taste of spirituality, bukanlah diskursus pemikiran, melainkan ia 

merupakan diskursus rasa dan pengalaman yang erat kaitannya dengan makna 

hidup.4 Dalam khazanah Islam, pengalaman keagamaan tertinggi yang pernah 

4 Ahmad Anas, Menguak Pengalaman Sufistik ; Pengalaman Keagamaan Jama’ah 
Maulid al-Diba’ Giri Kusuma, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta Bekerja Sama dengan 
Walisongo Press, Semarang, 2003), hlm. 17 

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

18 
 

berhasil dicapai oleh manusia adalah peristiwa “mi’raj” Nabi Muhammad SAW., 

sehingga peristiwa ini menjadi inspirasi yang selalu dirindukan hampir semua 

orang, bahkan apapun agamanya. 

Di sinilah muncul salah satu alasan bahwa pengalaman spiritualitas sangat 

didambakan oleh manusia dengan berbagai macam dan bentuknya. Dan untuk 

menggapai pengalaman-pengalaman spiritualits itu, maka diperlukan upacara-

upacara khusus guna mencapainya. Sebab dari pengalaman keagamaan itu, 

umumnya muncul hati yang mencintai yang ditandai dengan kelembutan dan 

kepekaan. Sehingga sifat cinta itu akan melahirkan “kasih” kepada sesama 

makhluk tanpa membedakan ras serta keberagamaan yang berbeda. Secara 

substansi (esoterisme) agama-agama pada hakekatnya sama dan satu. 

Perbendaannya terletak pada aplikasi dari esoterisme yang kemudian 

memunculkan “eksoterisme” agama. Pada aspek eksoterik inilah muncul pluralitas 

agama. Di mana setiap agama memiliki tujuan yang sama dan objektif yaitu untuk 

mencapai kepada Tuhan Yang Maha Esa. 

Antropologi spiritual Islam memperhitungkan empat aspek dalam diri manusia, 

yaitu meliputi5:  

1. Upaya dan perjuangan “psiko-spiritual” demi pengenalan diri dan disiplin. 

2. Kebutuhan universal manusia akan bimbingan dalam berbagai bentuknya. 

3. Hubungan individu dengan Tuhan. 

4. Hubungan dimensi sosial individu manusia. 

5 M.W. Shafwan, Wacana Spiritual Timur dan Barat, (Penerbit Qalam, Yogyakarta, 
2000), hlm. 7 

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

19 
 

Jika dalam agama Budha, hidup adalah untuk menderita, namun dalam 

pandangan Islam hidup adalah sebagai perjuangan, bekerja keras untuk terlibat 

jihad setiap saat dan dalam berbagai tingkat. Model analisis klasik tentang jiwa 

manusia meletakkan “hati” manusia sebagai pusat perjuangan, yakni tarik 

menarik yang ketat antara “spirit” (kebaikan) dan “ego” (kejahatan). 

Kebutuhan manusia akan Tuhan-nya merupakan fitrah yang tidak bisa 

dinisbatkan manusia. Jika manusia menisbatkan fitrahnya itu berarti manusia 

tersebut telah memarjinalkan potensi beragamanya atau spiritualnya. Seperti 

halnya firman Allah SWT dalam surat ar-Ruum ayat 30 ; 

     

     

       

    

        
Artinya :  “Maka, hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah 

SWT)., (tetaplah atas) fitrah Allah SWT., yang telah menciptakan manusia menurut fitrah 

itu. Tidak ada perubahan pada fitrah Allah SWT., itulah agama yang lurus ; tetapi 

kebanyakan manusia tidak mengetahuinya”. (Q.S. ar-Ruum : 30).6 

Jiwa atau ruh merupakan hakikat pada diri manusia yang abadi, yang 

perenial, dan tidak akan berubah sepanjang masa, yaitu fitrahnya, yang membuat 

selamanya merindukan kebenaran, dengan puncaknya ialah kerinduan kepada 

Tuhan. Seperti yang telah digambarkan dalam al-Qur'an surat al-Fajr ayat 27-30. 

 

 

6 Al-qur’an dan terjemanya, Departemen Agama Republik Indonesia, hal.345.  
                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

20 
 

   
       

        

         

Artinya : “Hai jiwa yang tenang ! kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang 

puas lagi diridhai-Nya. Kemudian, masuklah ke dalam kelompok hamba-hamba-Ku, dan 

masuklah ke dalam surga-Ku”. (Q.S. al-Fajr: ayat 27-30).7 

Oleh karena itu, pengalaman keagamaan, dalam arti merasakan kenikmatan 

religiusitas sangat didambakan oleh setiap pemeluk agama. Ini terjadi karena 

pengalaman keagamaan terkait erat dengan pemenuhan kebutuhan (puncak) 

kehidupan manusia. Kebutuhan tersebut adalah kebutuhan yang bersifat universal, 

yaitu yang merupakan kebutuhan kodrati setelah kebutuhan-kebutuhan fisik 

terpenuhi, yakni kebutuhan cinta dan mencintai Tuhan, dan kemudian melahirkan 

kesediaan pengabdian kepada Tuhan. Hal ini yang kemudian disinyalir sebagai 

jiwa keagamaan atau kejiwaan agama. Para peneliti saling berbeda pendapat 

tentang darimana sumber jiwa keagamaan yang menimbulkan keinginan untuk 

mengabdi kepada Tuhan tersebut. Namun secara umum terdapat tiga teori 

psikologi agama yang mencoba untuk memberikan jawaban atas persoalan di atas. 

Diantaranya teori monistik, teori faculty dan Teori the Four Whises. 

1. Teori Monistik (mono = satu) 

Teori ini berpendapat bahwa hanya terdapat satu sumber kejiwaan 

(sumber tunggal) dalam keagamaan. Dari teori ini disebutkan sumber kejiwaan 

agama adalah sebagai hasil proses berfikir oleh Thomas Van Aquino dan 

Fredrick Hegel, rasa ketergantungan kepada yang mutlak (sense of depend) 

7 Al-qur’an dan terjemahnya, Departemen Agama Republik Indonesia, hal.1059.  
                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

21 
 

oleh Fredrick Schleimaceher, perasaan kagum yang berasal dari “yang sama 

sekali lain” (the wholly other) Rudolf Otto yang kemudian diistilahkan 

numinous. Proses libido sexuil atas proses odepus complex dan father image 

oleh Sigmund Freud, dan karena sekumpulan instink pada diri manusia oleh 

William Mac Dougall. Namun pandangan William ini dipandang lemah oleh 

para psikolog.8 

2. Teori Faculti (faculty theory)  

Teori ini yang memandang bahwa sumber kejiwaan agama bukan 

bersifat tunggal, namun terdiri dari berbagai fungsi. Menurut teori ini sumber 

jiwa keagamaan berasal dari cipta (reason), rasa (emotion), dan karsa (will). 

Dari teori dasar ini, para psikologi aliran ini menyebutkan bahwa sumber 

kejiwaan keagamaan adalah adanya konflik pada diri manusia yang diperlopori 

G. M. Straton, sebagai akibat gabungan dari enam kebutuhan pokok, yaitu rasa 

kasih sayang, rasa aman, harga diri, bebas, sukses, ingin tahu, dalam hal ini 

untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan itulah manusia memerlukan agama 

menurut Zakiyah Daradjat.9 

3. Teori the Four Whises 

Melalui teori ini W. H. Thomas mengemukakan bahwa sumber kejiwaan 

agama adalah karena adanya empat macam keinginan dasar dalam diri 

manusia, yaitu: keselamatan (security), mendapat penghargaan (recognition), 

8 Drs. H. Jalaluddin, Psikologi Agama, (Edisi Revisi, Raja Gravindo Persada, Jakarta, 
2004), hal. 54-56. 
9 Ibid, 59-62 

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

22 
 

untuk ditanggapi (response), dan keinginan akan pengetahuan atau pengalaman 

baru (new experience). 

Dari ketiga teori mengenai sumber jiwa keberagamaan di atas pada 

kenyataannya, antara satu sumber dengan sumber yang lain, kadang saling terkait, 

kadang juga saling berbeda antara satu orang dengan orang lain. Jadi tidak bisa 

dipastikan sumber mana yang paling kuat dan dominan. Tapi terdapat pengaruh 

antar sumber jiwa keagamaan dengan sikap beragama yang ditempuh, dan juga 

akan menghasilkan pengalaman yang berbeda, akan memunculkan kembali sikap-

sikap yang berbeda pula. 

B. Macam-macam Spiritualitas 
 

1. Spiritualitas Islam 

Secara tidak langsung spiritualitas Islam muncul sejak pada abad ke-7 M 

diawali dari pencerahan Nabi Muhammad saw kepada seluruh pengikutnya. 

Beliau memberikan pencerahan itu mengenai nilai-nilai moral dan spiritual 

yang telah diperoleh dari Allah SWT. Apa yang telah ditanamkan oleh Nabi 

saw kepada para pengikutnya yang awal, dalam tingkatan-tingkatan yang 

berbeda, adalah perasaan yang mendalam pada pertanggungjawaban di 

hadapan pengadilan Tuhan, yang mengangkat perilaku mereka dari alam 

duniawi dan kepatuhan yang mekanis kepada hukum, kepada alam kegiatan 

moral.10 Nilai-nilai moral dan spiritual yang telah diajarkan Nabi ternyata 

dapat memberikan perubahan bagi umat manusia hususnya Islam dalam 

mencapai derajat tertinggi (kehidupan hakiki). Pengalaman-Pengalaman 

10 Ibid, hal. 184 
                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

23 
 

spiritual tersebut dapat memberikan posisi kehidupan yang lebih baik dan 

dapat dirasakan dan dinikmati kalayak muslim (Islam). 

Akhirnya apa yang telah dibawa Nabi saw itu dijadikan sebagai 

“sendi” dalam Islam guna mencapai kedekatan diri kepada Allah SWT. Lima 

sendi itu yang sering kita kenal dengan sebutan “Rukun Islam” dan kelima hal 

itu tetap berguna selama seseorang ingat bahwa dasar-dasar tersebut 

merupakan bagian kepercayaan dan bukan hanya suatu ibadah singkat yang 

diangkat.11 Lima sendi rukun Islam tersebut adalah: Pertama, Percaya bahwa 

tiada Tuhan selain Allah SWT dan Muhammad adalah utusan Allah SWT. 

Kedua, Shalat wajib lima kali dalam sehari semalam. Ketiga, Membayar Zakat 

kepada yang berhak menerimanya. Keempat, Puasa dari matahari terbit hingga 

terbenam selama tiga puluh hari pada bulan kesembilan, “Ramadhan” dan 

Kelima, Ibadah Haji ke Makkah sekali seumur hidup jika mampu secara 

materi dan sehat jasmani. 

Dari lima sendi itulah yang akan membawa manusia pada tingkatan 

tertinggi dari agama Islam ketika manusia itu mau melaksanakan dan mencari 

titik temu dalam segi keagamaan. Karena dalam ajaran Islam tingkatan 

teritinggi terletak pada tingkat kesalehan manusia. Dimana kunci dari 

kesalehan ini adalah “takut kepada Tuhan” atau tanggung jawab kepada cita 

moral, atau yang sering disebut dengan istilah “taqwa”.12 

Konsep al-Qur'an tentang berserah diri kepada Tuhan (taqwa), 

sebagaimana telah ditekankan oleh paham kesalehan dalam arti etisnya, 

11 Ibid, hal. 5 
12 Ibid, hal. 184 

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

24 
 

berkembang dalam kelompok-kelompok tertentu menjadi suatu doktrin 

ekstrim tentang pengingkaran dunia. Maka dalam perilaku atau motivasi dari 

seseorang harus berlandaskan kesucian. Begitupun dalam semua aktifitas 

kegiatan manusia, hendaklah harus memiliki kesadaran akan pengawasan 

Tuhan. Taqwa merupakan salah satu kata yang paling tinggi nilainya, yang 

memiliki arti kurang lebih ‘kemuliaan’ dan ‘kedermawanan’. Hingga pada 

akhirnya yang akan membawa manusia pada tingkat esoterisme atau yang 

tidak lain disebut dengan tingkat “spiritualitas”. Spiritualitas Islam itu 

senantiasa identik dengan upaya menyaksikan yang satu, mengungkap yang 

satu, dan mengenali yang satu, sang tunggal itu yang ditegaskan dalam al-

Qur'an adalah dengan nama “Allah SWT”.13 Oleh karena itu, seseorang ketika 

ingin mencapai tingkatan spiritualitas harus membersihkan hijab-hijab yang 

telah menghalangi penyatuan diri manusia dengan Tuhannya.  

Dalam bahasa tasawuf untuk mencapai tingkat spiritual ada tiga 

tahapan yang perlu diperhatikan, yakni Petama, mengosongkan dan 

membersihkan diri dari sifat-sifat keduniawiaan yang tercela (takhalli).14 

Kedua, upaya mengisi atau menghasi dengan jalan membiasakan diri dengan 

sikap, prilaku, dan akhlak terpuji (tahalli).15 Ketiga, lenyapnya sifat-sifat 

kemanusiaan yang digantikan dengan sifat-sifat ketuhanan (tajalli). Dalam 

13 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari HAMKA ke Aa Gym, (Pustaka Nuun, 
Semarang, 2004), hal. 4 
14 Hasyim Muhammad, Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi ; Telaah Pemikiran 
Psikologi Humanistik Abraham Maslow, (Atas Kerjasama Walisongo Press dengan 
Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002), hal. 9 
15 Drs. Rosihon Anwar, M.Ag dan Drs. Mukhtqar Solihin, M.Ag, Ilmu Tasawuf, (cv. 
Pustaka setia, Bandung, 2000), hal.56 

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

25 
 

tradisi tasawuf, banyak sekali teori yang menyebut karakterkarakter keluhuran 

yang seharusnya dimiliki oleh manusia. 

2. Spiritualitas Dalam Kajian Barat Dan Timur 

Spiritualitas dalam pangdangan barat tidak selalu berkaitan dengan 

penghayatan agama bahkan Tuhan. Spiritualitas yang ada dalam pandangan 

mereka lebih mengarah pada bentuk pengalaman psikis yang pada ahirnya 

dapat member makna yang mendalam pada individu tersebut. Sebaliknya 

dalam pandangan orang-orang timur spiritualitas lebih mengarah dan terkait 

pada penghayatan religiusitas terhadap Tuhan dengan berbagai ajaran dan 

aturan didalamnya. Pada pandangan barat dan timur tentang spiritualitas pada 

ahirnya dapat mendasari penilaian dan perlakuan terhadap seni khususnya 

musik.16 Dalam sikologi barat, dikatakan bahwasanya puncak kesadaran 

manusia seutuhnya ditekankan terhadap tingkat rasionalitasnya, sedangkan 

dalam ranah kesufian orang-orang timur tidaklah begitu, kesadaran yang 

hanya diukur dari aspek rasionalitas sepertihalnya “tidur dalam sadar”, 

dikarenakan sisi spiritualitas dalam pendekatan diri terhadap tuhan tak pernah 

bisa terukur dengan hanya menggunakan ukuran rasionalitas.17 

Beberapa contoh spiritualitas barat yang merefleksikan kesulitan orang 

barat dalam hal emosional dan seksualitas adalah aktris ternama Madona yang 

menjadi ikon seksualitas musik pop didunia barat, ekspresi yang digelar 

16 Jhon Storey, pengantar komperhensif teori dan metode, hal.126. 
17 Robert Frager, Ph.D. Psikologi Sufi, trasformasi hati, jiwa dan ruh. (Zaman, 2014 
Jakarta Timur), hal.38.  

                                                             



 

    digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id  digilib.uinsby.ac.id   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

26 
 

menyerukan kebutuhan untuk menjalani hidup secara langsung dan intens.18 

Hal tersebut sekaligus mencerminkan kurangnya suatu autentisitas, terlebih 

lagi autentisitas terhadap pemaknaan musik dan fungsinya. Hal tersebut 

menggambarkan tergadap kita bahwa musik yang dikonsumsi oleh barat 

secara fungsional hanya mengarah pada sebuah kepuasan yang tidak lebih dari 

ranah fenomena psikis yaitu seksualitas dan emosional. 

18 Sayyed Hossein Nasr, menjelajah dunia modern, hal,112. 
                                                             


